Apresurando la propia muerte’
Martin D. Farell™

Este articulo distingue cuatro puntos de vista desde los cuales puede examinarse a la eutanasia: el
moral, el religioso, el juridico y el empirico. Propone que la moral sirva de fundamento para el examen del
derecho, pero no que lo haga la religion. Defiende la eutanasia voluntaria, invocando el principio de la
autonomia. Descarta que el paternalismo pueda desplazar a la autonomia en el caso de la eutanasia voluntaria,
puesto que no puede invocarse en la prohibicion de este tipo de eutanasia ninguna ventaja para el individuo.
El perfeccionismo podria desplazar aqui a la autonomia, pero se trataria de un perfeccionismo de tipo
religioso, inaceptable para controlar el contenido del derecho.

A primera vista parece extrafio que un individuo desee apresurar su propia muerte,
puesto que suele asignarsele a la vida un valor positivo. La sensacion de extrafieza
desaparece, sin embargo, cuando analizamos muchos casos concretos de suicidio.
Prolongar la propia vida puede perder valor por una multitud de causas que no voy a
examinar aqui. En el caso particular de la eutanasia, la prolongacion de la vida carece de
valor ante la presencia de una enfermedad terminal, probablemente dolorosa, o susceptible
de convertirse en tal. Es posible adoptar distintas actitudes frente a la eutanasia, y estas
actitudes pueden provenir de juicios que -a su vez- se adoptan desde puntos de vista
diferentes. Mi primera tarea, entonces, consiste en aclarar cuales son los puntos de vista
desde los que puede examinarse la eutanasia.

1. Los puntos de vista sobre la eutanasia
a) El punto de vista moral

Para que una conducta determinada pueda ser considerada moral o inmoral es
necesario proporcionar razones que fundamenten ese juicio. Una buena teoria moral es
aquella que fundamenta sus juicios en buenas razones. No voy a pronunciarme ahora sobre
los rasgos de las razones morales. En ciertos casos, algunas teorias apelan a derechos
morales, y en otros casos, diferentes teorias morales recurren al calculo de consecuencias.
Pero todas las teorias morales tienen una obligacion: la de proporcionar razones a favor de
los principios morales que ellas proponen (u ordenan). Este rasgo las separa, como ahora
veremos, de la religion.

b) El punto de vista religioso

La religion ordena, sea realizar ciertas conductas, sea abstenerse de ellas, pero no
proporciona razones que fundamenten esas drdenes. El motivo de la obediencia radica en
que la orden fue emitida por Dios, o en el nombre de Dios. El individuo religioso no
obedece los preceptos de su religion porque los encuentra razonables (aunque nada impide
que -de hecho- los encuentre asi) sino por una cuestion de fe.

: Perspectivas Bioéticas en las Ameéricas, Aiio 1, N° 1, primer semestre de 1996, pp.92- 99.
* Dr. en Derecho y Ciencias Sociales. Profesor titular de Filosofia del Derecho (UBA). Autor de La ética del
aborto y la eutanasia, Utilitarismo: ética y politica'y Métodos de la ética.



Es curioso que se confundan con tanta frecuencia los principios morales, que
requieren razones, con los principios religiosos, que prescinden de ellas. Pero también aqui
el motivo es claro: hay principios morales y principios religiosos que tienen exactamente el
mismo contenido, de modo tal que -si nos limitamos a examinar el principio mismo- nunca
sabremos si es moral o religioso. Pensemos en el principio que se enuncia enfaticamente
diciendo: "{No mataras!", principio -justamente- que plantea la objecion a la idea de la
eutanasia. ;Se trata de un principio moral o de un principio religioso? Depende, por
supuesto, de como se responda o la pregunta: ";Por qué no debo motar?". Si la pregunta se
responde diciendo: "Porque Dios lo ha ordenado", el principio es religioso. Pero si la
pregunta se responde invocando razones (impermisibilidad del dafio o terceros sin su
consentimiento, necesidad de una convivencia social pacifica), el principio es moral.

La diferencia entre principios morales y religiosos es muy importante. Es bueno que
el derecho pueda soportar el escrutinio de la moral, pero no es necesario que el derecho
salga indemne del escrutinio de la religion. Este rasgo es uno de los que diferencia -por
ejemplo- a una democracia de una teocracia. Y esto nos lleva -entonces- al ambito del
derecho.

¢) El punto de vista juridico

El derecho motiva ciertas conductos (incluyo aqui las omisiones), usualmente
asociando una sancion o la conducta contraria. Muchas de las conductas que el derecho
motiva coinciden con aquéllas que la moral (e incluso la religion) desean motivar;
abstenerse de matar es un buen ejemplo en este sentido. Algunas de las conductas que el
derecho motiva, sin embargo, no tienen su contrapartida en principios morales o religiosos:
conducir por la derecha es un ejemplo de lo que estoy diciendo.

Pero aun cuando existe una preocupacion por parte del derecho de motivar ciertas
conductas morales -disuadiendo, mediante la sancion, de cometer conductas consideradas
inmorales- seria irrazonable pretender que todas las conductas inmorales se convirtieran en
delitos. Una sociedad determinada puede considerar inmoral a la homosexualidad y -aun
asi- abstenerse de castigar como delito a los actos homosexuales entre adultos que
consienten. El derecho, en realidad, deberia limitarse a sancionar s6lo a un subconjunto de
los actos inmorales: aquéllos que dafien a un tercero prescindiendo de su voluntad.

Por otra parte, si un acto determinado no es considerado inmoral, y no hay ningiin
motivo de eficiencia o de coordinacion en juego (como lo hay -por ejemplo- en el caso de
conducir por la derecha), es muy dificil que el derecho adscriba uno sancion o ese acto.
Muy dificil si, pero no imposible. Porque puede darse el caso de que ese acto -en si mismo-
no sea considerado inmoral, pero que su permision torne factible que se realice otro acto
que si es considerado inmoral. En otras palabras: nadie discute que X es moral, pero
permitir X facilito la realizacion de Y, que es inmoral. Esta es una variante del bien
conocido argumento de la pendiente resbaladiza, y es la circunstancia que -a mi juicio-
vincula al derecho con la sociologia en el caso de la eutanasia.

d) El punto de vista sociologico
Supongamos que se dicta una ley que permite la eutanasia voluntaria, y que nadie

considera inmoral a este tipo de eutanasia. Incluso asi, es muy probable que la ley en
cuestion sea objetada, argumentandose que ella facilita la comision de ciertos tipos de



homicidio. A lo mejor -puede decirse- alguien pretende utilizar esta ley para cubrir los
casos en los que los herederos de un enfermo desean acelerar su muerte, sobornando a los
médicos para ello y fingiendo un consentimiento inexistente del enfermo. Como es
imposible prever estos casos en la mejor de las leyes -contintia el argumento- es mejor
prohibir X (la eutanasia voluntaria) porque ella facilita lo comision de Y (acelerar la muerte
prescindiendo de lo voluntad del enfermo).

2. El alcance de esta discusion

Conviene aclarar ahora cudl es mi proposito en este trabajo. Lo que quiero hacer es
mostrar que hay razones que conducen a pensar que la eutanasia voluntaria no es inmoral.
(No creo tampoco que sean inmorales todos los casos de eutanasia involuntaria, pero no
voy a examinar el temo aqui). Puesto que no vivimos en una teocracia sino en una
democracia, voy a prescindir de los principios religiosos en contra de la eutanasia (del tipo:
"Dios da la vida y s6lo El puede quitarla") y a sostener que, al no ser inmoral, la eutanasia
voluntaria no debe ser considerada por el derecho como un delito. Reconozco la validez de
ciertos argumentos que provienen del punto de visto socioldgico, pero -para no perseguir
ahora el tema del argumento de la pendiente resbaladiza- quiero confinar el debate de esta
manera: si mis eventuales oponentes aceptan que la eutanasia voluntaria no es inmoral, yo
acepto la tarea de colaborar con ellos en la elaboracion de una ley que minimice la
posibilidad de que se abuse de la eutanasia, que minimice la posibilidad de que se pase de
Xay.

La discusion juridica del tema puede adoptar dos formas: a) puede abogarse por una
modificacion legislativa, desincriminando el subconjunto de casos de eutanasia del
conjunto de casos que constituyen la ayuda al suicidio, o b) puede abogarse por una
interpretacion constitucional que ampare a la eutanasia como una de las acciones privadas
de los hombres que estan exentas de la autoridad de los magistrados. No voy a examinar
estas posibilidades aqui puesto que me parece mas importante centrarme en el aspecto
moral del tema. Sélo quiero decir que, de acuerdo a la forma tradicional en la que operan
los diferentes poderes del Estado, creo mas probable lograr una modificacion del status
juridico de la eutanasia a través de una modificacion legislativa del Codigo Penal que a
través de una interpretacion constitucional practicada por la Corte Suprema.

3. El argumento en favor de la eutanasia voluntaria

No debe sorprender que el argumento para no considerar inmoral a la eutanasia
voluntaria sea muy simple: lo sorprendente -para mi- es que tanta gente la considere
inmoral (aunque creo que lo hacen por confundir la moral con la religion). El argumento es
el bien conocido de la autonomia.

La autonomia consiste en la capacidad de dirigir nuestra propia vida, de concebir y
llevar a cabo nuestros planes de vida, lo que incluye no soélo la capacidad para decidir el
tipo de vida que llevamos, sino también la duracion misma de nuestra vida. El inico limite
que se impone a los planes de vida autobnomamente concebidos es el de que ellos no dafen
a un tercero en contra de su voluntad. Pero el dafio a uno mismo, como bien observd Mill
en On Liberty, no es motivo suficiente como para restringir un plan de vida.

Asi concebida, la autonomia prohibe la interferencia con los planes de vida de un
suicida. (Cuando me refiero a la autonomia, a secas, siempre la entiendo referida a adultos,



y en condiciones mentales de normalidad), de modo que, en rigor, no sélo deberia
desincriminarse la eutanasia sino toda la categoria de actos entendidos como "ayuda al
suicidio". Sin embargo, me parece un buen caso de politica legislativa el comenzar
desincriminando solamente la eutanasia, y el motivo de esta limitacioén no es dificil de
entender. Uno de los argumentos mas usuales empleados para defender la posibilidad de
impedir un suicidio es el de que el suicida puede no estar en condiciones mentales de
normalidad, por lo que su proceder puede parecer autbnomo pero no serlo en la realidad.
Ahora bien: este argumento no puede emplearse en los casos de eutanasia voluntaria. Aqui
el individuo que requiere que se le practique la eutanasia padece una enfermedad terminal,
ya en periodo doloroso o susceptible -muchas veces- de conducir a ¢l. (La palabra
"terminar”, aqui, comprende enfermedades totalmente incapacitantes, aunque quien las
padece puede todavia vivir largo tiempo, como ocurre en el caso del cuadripléjico). {Quién
se animaria a sostener que un enfermo terminal que desea morir rapidamente y sin dolor no
esta en su sano juicio?

Hay dos maneras posibles de enfrentar el argumento de la autonomia: recurriendo al
paternalismo y recurriendo al perfeccionismo. Analizaré primero la actitud paternalista, que
es la mas débil de las dos, en el sentido de ser la menos lejana a la autonomia.

El paternalismo sostiene que se puede (o se debe) actuar en contra de la
voluntad de una persona, vulnerando asi su autonomia, cuando se lo hace en beneficio de
esa persona. Un ejemplo clésico de internacion forzada de un drogadicto, y un ejemplo
menos severo
-pero igualmente paternalista- es la penalizacion de la tenencia de drogas para consumo
personal. Yo creo que el paternalismo no puede derrotar el argumento de la autonomia,
pero no es esto lo que quiero demostrar aqui, porque lo interesante del caso de la eutanasia
es que no puede recurrirse en €l al paternalismo para defender su prohibicion. En efecto, el
paternalismo permite desplazar a la autonomia de una persona cuando el resultado es
beneficioso para esa persona y nadie sostendria, supongo, que prolongar una vida de dolor y
enfermedad, que conduce en breve plazo a una muerte indigna, es beneficioso para una
persona.

Fracasado el intento de apelar al paternalismo, todavia le queda al adversario de la
eutanasia el recurso del perfeccionismo. La actitud perfeccionista es mas fuerte que la
paternalista, en el sentido de ser la mas lejana a la autonomia. Asi, aunque pudiera haber
razones para aceptar al paternalismo, esas razones no conducirian necesariamente a la
aceptacion del perfeccionismo.

Quiero mostrar brevemente por qué considero que el perfeccionismo esta mas lejos
de la autonomia que el paternalismo. Un defensor del paternalismo cree que solo puede
dejarse de lado la autonomia de un individuo cuando, al hacerlo asi, se actua en beneficio
de ese mismo individuo, en beneficio -muchas veces- de su propia autonomia futura: el
sacrificio de la autonomia actual del individuo incrementa su autonomia potencial. Esta es
la situacidon de quienes proponen -por ejemplo- reprimir el consumo de drogas. De modo
que si la interferencia con la autonomia individual no beneficia al afectado, el paternalista
no permite una interferencia de ese tipo.

El perfeccionista, en cambio, permite coartar la autonomia de un individuo para
ajustar su vida a un determinado ideal de excelencia, sin tener en cuenta el beneficio de ese
individuo (ni -obviamente- su autonomia futura). El caso del martirio, o de actos (para
muchos supererogatorios) de heroismo, son buenos ejemplos de lo que digo. Es muy dificil
sostener que el martirio es beneficioso para el martir, salvo que se esté pensando en la vida



futura, en cuyo caso no estariamos frente a una teoria moral sino frente a una teoria
religiosa.

Mientras el paternalista busca el beneficio de los intereses del individuo cuya
autonomia es desplazada (intereses entre los que puede figurar su autonomia futura) el
perfeccionista se desentiende de los intereses del individuo y sélo busca ajustar su conducta
a un ideal, que puede o no beneficiarlo.

Es en este sentido que afirmo que el perfeccionismo es una tesis mas fuerte que el
paternalismo, y que requiere argumentos diferentes para defenderla. El paternalismo
-claramente- no implica el perfeccionismo. El perfeccionismo parece implicar al
paternalismo, en el sentido de que cualquier desplazamiento de la autonomia individual
autorizada por el perfeccionismo estaria a fortiori justificada por el paternalismo. Con esto
quiero decir que si se justifica desplazar la autonomia individual aun sin beneficiar al
afectado, con mas razon esta actitud estaria justificada cuando puede invocarse el beneficio
del afectado. Pero esta relacion de implicacion me resulta dudosa y prefiero prescindir de
ella, puesto que muchas veces el perfeccionismo prohibe ciertas interferencias que el
paternalismo permite (u ordena). Un paternalista podria desplazar la autonomia de un
individuo que -voluntariamente- busca el martirio; cierto perfeccionismo prohibe esta
actitud. De manera que afirmar que el perfeccionismo es mas fuerte que el paternalismo no
significa -en mi caso- postular ninguna implicacion, sino apuntar que -generalmente- el
perfeccionismo esta mas lejos de la autonomia que el paternalismo.

Volviendo ahora a mi tema, el perfeccionismo sostiene -como hemos visto- que se
debe llevar a cabo un plan de vida de excelencia. Pero esto no basta para impedir la practica
de la eutanasia voluntaria, puesto que bien puede haber excelencia en una vida concluida
voluntariamente con dignidad. Lo que se requiere aqui es una subespecie del
perfeccionismo, denominada el perfeccionismo moral: se debe llevar a cabo un plan de vida
de excelencia moral, resulte ello o no en beneficio del individuo, y esa excelencia contiene
ciertos elementos de heroismo.

Para resultar efectivo en sus aseveraciones, el perfeccionista deberia aportar alguna
prueba de que sus estrictos principios morales son exigibles de manera objetiva, y me temo
que no pueda hacerlo, por la sencilla razon de que no hay prueba alguna de la existencia de
valores objetivos. Pero todavia hay algo mas que decir en contra del perfeccionista. Es muy
extrafio que alguien sostenga la existencia de principios morales que requieran el martirio
por el martirio mismo, por ejemplo, y no para promover alguna causa ulterior. Cuando se
prohibe la eutanasia no se lo hace por la posibilidad de que el enfermo terminal pueda
alcanzar algun descubrimiento cientificamente importante en el tiempo que le queda de
vida: se obliga al enfermo a permanecer -a veces dolorosamente- con vida, aunque lo tnico
que se espera de ¢l, extranamente, es que permanezca con vida. ;Qué principio moral
requiere esta conducta? Si los partidarios de prohibir la eutanasia apelan al perfeccionismo,
me parece que el perfeccionismo al que recurren es religioso, y no moral. En este caso, le
caben las objeciones que expuse anteriormente respecto de la incidencia de la religion en el
derecho.

Mi propuesta, entonces, es la siguiente: separemos primero la moral de la religion, y
permitamos que la moral escrute al derecho, pero no que lo haga la religion. Limitemos, al
mismo tiempo, el escrutinio moral a los actos que dafian a un tercero sin su consentimiento,
respetando asi la autonomia del individuo. En una primera etapa, esta actitud nos conduce a
desincriminar la eutanasia voluntaria, como un subconjunto dentro del conjunto de acciones
que configuran la ayuda al suicidio. Y esto, a su vez, nos impone la obligacion de tomar en



cuenta el punto de vista sociologico y disefiar una ley que evite todo exceso, impidiendo la
posibilidad de actos de dafio a un tercero, en contra de su voluntad, bajo el pretexto de
practicar la eutanasia.



