
Apresurando la propia muerte*

Martín D. Farell**

 
Este artículo distingue cuatro puntos de vista desde los cuales puede examinarse a la eutanasia: el 

moral, el religioso, el jurídico y el empírico. Propone que la moral sirva de fundamento para el examen del 
derecho, pero no que lo haga la religión. Defiende la eutanasia voluntaria, invocando el principio de la 
autonomía. Descarta que el paternalismo pueda desplazar a la autonomía en el caso de la eutanasia voluntaria, 
puesto que no puede invocarse en la prohibición de este tipo de eutanasia ninguna ventaja para el individuo. 
El perfeccionismo podría desplazar aquí a la autonomía, pero se trataría de un perfeccionismo de tipo 
religioso, inaceptable para controlar el contenido del derecho.

A primera vista parece extraño que un individuo desee apresurar su propia muerte, 
puesto que suele asignársele a la vida un valor positivo. La sensación de extrañeza 
desaparece, sin embargo, cuando analizamos muchos casos concretos de suicidio. 
Prolongar la propia vida puede perder valor por una multitud de causas que no voy a 
examinar aquí. En el caso particular de la eutanasia, la prolongación de la vida carece de 
valor ante la presencia de una enfermedad terminal, probablemente dolorosa, o susceptible 
de convertirse en tal. Es posible adoptar distintas actitudes frente a la eutanasia, y estas 
actitudes pueden provenir de juicios que -a su vez- se adoptan desde puntos de vista 
diferentes. Mi primera tarea, entonces, consiste en aclarar cuales son los puntos de vista 
desde los que puede examinarse la eutanasia.

1. Los puntos de vista sobre la eutanasia

a) El punto de vista moral

Para que una conducta determinada pueda ser considerada moral o inmoral es 
necesario proporcionar razones que fundamenten ese juicio. Una buena teoría moral es 
aquella que fundamenta sus juicios en buenas razones. No voy a pronunciarme ahora sobre 
los rasgos de las razones morales. En ciertos casos, algunas teorías apelan a derechos 
morales, y en otros casos, diferentes teorías morales recurren al cálculo de consecuencias. 
Pero todas las teorías morales tienen una obligación: la de proporcionar razones a favor de 
los principios morales que ellas proponen (u ordenan). Este rasgo las separa, como ahora 
veremos, de la religión.

b) El punto de vista religioso

La religión ordena, sea realizar ciertas conductas, sea abstenerse de ellas, pero no 
proporciona razones que fundamenten esas órdenes. El motivo de la obediencia radica en 
que la orden fue emitida por Dios, o en el nombre de Dios. El individuo religioso no 
obedece los preceptos de su religión porque los encuentra razonables (aunque nada impide 
que -de hecho- los encuentre así) sino por una cuestión de fe.

* Perspectivas Bioéticas en las Américas, Año 1, N° 1, primer semestre de 1996, pp.92- 99. 
** Dr. en Derecho y Ciencias Sociales. Profesor titular de Filosofía del Derecho (UBA). Autor de La ética del  
aborto y la eutanasia, Utilitarismo: ética y política y Métodos de la ética.



Es curioso que se confundan con tanta frecuencia los principios morales, que 
requieren razones, con los principios religiosos, que prescinden de ellas. Pero también aquí 
el motivo es claro: hay principios morales y principios religiosos que tienen exactamente el 
mismo contenido, de modo tal que -si nos limitamos a examinar el principio mismo- nunca 
sabremos si es moral o religioso. Pensemos en el principio que se enuncia enfáticamente 
diciendo: "¡No matarás!", principio -justamente- que plantea la objeción a la idea de la 
eutanasia. ¿Se trata de un principio moral o de un principio religioso? Depende, por 
supuesto, de cómo se responda o la pregunta: "¿Por qué no debo motar?". Si la pregunta se 
responde diciendo: "Porque Dios lo ha ordenado", el principio es religioso. Pero si la 
pregunta se responde invocando razones (impermisibilidad del daño o terceros sin su 
consentimiento, necesidad de una convivencia social pacífica), el principio es moral.

La diferencia entre principios morales y religiosos es muy importante. Es bueno que 
el derecho pueda soportar el escrutinio de la moral, pero no es necesario que el derecho 
salga indemne del escrutinio de la religión. Este rasgo es uno de los que diferencia -por 
ejemplo- a una democracia de una teocracia. Y esto nos lleva -entonces- al ámbito del 
derecho.

c) El punto de vista jurídico

El derecho motiva ciertas conductos (incluyo aquí las omisiones), usualmente 
asociando una sanción o la conducta contraria. Muchas de las conductas que el derecho 
motiva coinciden con aquéllas que la moral (e incluso la religión) desean motivar; 
abstenerse de matar es un buen ejemplo en este sentido. Algunas de las conductas que el 
derecho motiva, sin embargo, no tienen su contrapartida en principios morales o religiosos: 
conducir por la derecha es un ejemplo de lo que estoy diciendo.

Pero aun cuando existe una preocupación por parte del derecho de motivar ciertas 
conductas morales -disuadiendo, mediante la sanción, de cometer conductas consideradas 
inmorales- sería irrazonable pretender que todas las conductas inmorales se convirtieran en 
delitos. Una sociedad determinada puede considerar inmoral a la homosexualidad y -aun 
así- abstenerse de castigar como delito a los actos homosexuales entre adultos que 
consienten. El derecho, en realidad, debería limitarse a sancionar sólo a un subconjunto de 
los actos inmorales: aquéllos que dañen a un tercero prescindiendo de su voluntad.

Por otra parte, si un acto determinado no es considerado inmoral, y no hay ningún 
motivo de eficiencia o de coordinación en juego (como lo hay -por ejemplo- en el caso de 
conducir por la derecha), es muy difícil que el derecho adscriba uno sanción o ese acto. 
Muy difícil sí, pero no imposible. Porque puede darse el caso de que ese acto -en sí mismo- 
no sea considerado inmoral, pero que su permisión torne factible que se realice otro acto 
que sí es considerado inmoral. En otras palabras: nadie discute que X es moral, pero 
permitir X facilito la realización de Y, que es inmoral. Esta es una variante del bien 
conocido argumento de la pendiente resbaladiza, y es la circunstancia que -a mi juicio- 
vincula al derecho con la sociología en el caso de la eutanasia.

d) El punto de vista sociológico

Supongamos que se dicta una ley que permite la eutanasia voluntaria, y que nadie 
considera inmoral a este tipo de eutanasia. Incluso así, es muy probable que la ley en 
cuestión sea objetada, argumentándose que ella facilita la comisión de ciertos tipos de 



homicidio. A lo mejor -puede decirse- alguien pretende utilizar esta ley para cubrir los 
casos en los que los herederos de un enfermo desean acelerar su muerte, sobornando a los 
médicos para ello y fingiendo un consentimiento inexistente del enfermo. Como es 
imposible prever estos casos en la mejor de las leyes -continúa el argumento- es mejor 
prohibir X (la eutanasia voluntaria) porque ella facilita lo comisión de Y (acelerar la muerte 
prescindiendo de lo voluntad del enfermo).

2. El alcance de esta discusión

Conviene aclarar ahora cuál es mi propósito en este trabajo. Lo que quiero hacer es 
mostrar que hay razones que conducen a pensar que la eutanasia voluntaria no es inmoral. 
(No creo tampoco que sean inmorales todos los casos de eutanasia involuntaria, pero no 
voy a examinar el temo aquí). Puesto que no vivimos en una teocracia sino en una 
democracia, voy a prescindir de los principios religiosos en contra de la eutanasia (del tipo: 
"Dios da la vida y sólo Él puede quitarla") y a sostener que, al no ser inmoral, la eutanasia 
voluntaria no debe ser considerada por el derecho como un delito. Reconozco la validez de 
ciertos argumentos que provienen del punto de visto sociológico, pero -para no perseguir 
ahora el tema del argumento de la pendiente resbaladiza- quiero confinar el debate de esta 
manera: si mis eventuales oponentes aceptan que la eutanasia voluntaria no es inmoral, yo 
acepto la tarea de colaborar con ellos en la elaboración de una ley que minimice la 
posibilidad de que se abuse de la eutanasia, que minimice la posibilidad de que se pase de 
X a Y.

La discusión jurídica del tema puede adoptar dos formas: a) puede abogarse por una 
modificación legislativa, desincriminando el subconjunto de casos de eutanasia del 
conjunto de casos que constituyen la ayuda al suicidio, o b) puede abogarse por una 
interpretación constitucional que ampare a la eutanasia como una de las acciones privadas 
de los hombres que están exentas de la autoridad de los magistrados. No voy a examinar 
estas posibilidades aquí puesto que me parece más importante centrarme en el aspecto 
moral del tema. Sólo quiero decir que, de acuerdo a la forma tradicional en la que operan 
los diferentes poderes del Estado, creo más probable lograr una modificación del status 
jurídico de la eutanasia a través de una modificación legislativa del Código Penal que a 
través de una interpretación constitucional practicada por la Corte Suprema.

3. El argumento en favor de la eutanasia voluntaria

No debe sorprender que el argumento para no considerar inmoral a la eutanasia 
voluntaria sea muy simple: lo sorprendente -para mí- es que tanta gente la considere 
inmoral (aunque creo que lo hacen por confundir la moral con la religión). El argumento es 
el bien conocido de la autonomía.

La autonomía consiste en la capacidad de dirigir nuestra propia vida, de concebir y 
llevar a cabo nuestros planes de vida, lo que incluye no sólo la capacidad para decidir el 
tipo de vida que llevamos, sino también la duración misma de nuestra vida. El único límite 
que se impone a los planes de vida autónomamente concebidos es el de que ellos no dañen 
a un tercero en contra de su voluntad. Pero el daño a uno mismo, como bien observó Mill 
en On Liberty, no es motivo suficiente como para restringir un plan de vida.

Así concebida, la autonomía prohíbe la interferencia con los planes de vida de un 
suicida. (Cuando me refiero a la autonomía, a secas, siempre la entiendo referida a adultos, 



y en condiciones mentales de normalidad), de modo que, en rigor, no sólo debería 
desincriminarse la eutanasia sino toda la categoría de actos entendidos como "ayuda al 
suicidio". Sin embargo, me parece un buen caso de política legislativa el comenzar 
desincriminando solamente la eutanasia, y el motivo de esta limitación no es difícil de 
entender. Uno de los argumentos más usuales empleados para defender la posibilidad de 
impedir un suicidio es el de que el suicida puede no estar en condiciones mentales de 
normalidad, por lo que su proceder puede parecer autónomo pero no serlo en la realidad. 
Ahora bien: este argumento no puede emplearse en los casos de eutanasia voluntaria. Aquí 
el individuo que requiere que se le practique la eutanasia padece una enfermedad terminal, 
ya en período doloroso o susceptible -muchas veces- de conducir a él. (La palabra 
"terminar”, aquí, comprende enfermedades totalmente incapacitantes, aunque quien las 
padece puede todavía vivir largo tiempo, como ocurre en el caso del cuadripléjico). ¿Quién 
se animaría a sostener que un enfermo terminal que desea morir rápidamente y sin dolor no 
está en su sano juicio?

Hay dos maneras posibles de enfrentar el argumento de la autonomía: recurriendo al 
paternalismo y recurriendo al perfeccionismo. Analizaré primero la actitud paternalista, que 
es la más débil de las dos, en el sentido de ser la menos lejana a la autonomía.

            El paternalismo sostiene que se puede (o se debe) actuar en contra de la 
voluntad de una persona, vulnerando así su autonomía, cuando se lo hace en beneficio de 
esa persona. Un ejemplo clásico de internación forzada de un drogadicto, y un ejemplo 
menos severo 
-pero igualmente paternalista- es la penalización de la tenencia de drogas para consumo 
personal. Yo creo que el paternalismo no puede derrotar el argumento de la autonomía, 
pero no es esto lo que quiero demostrar aquí, porque lo interesante del caso de la eutanasia 
es que no puede recurrirse en él al paternalismo para defender su prohibición. En efecto, el 
paternalismo permite desplazar a la autonomía de una persona cuando el resultado es 
beneficioso para esa persona y nadie sostendría, supongo, que prolongar una vida de dolor y 
enfermedad, que conduce en breve plazo a una muerte indigna, es beneficioso para una 
persona.

Fracasado el intento de apelar al paternalismo, todavía le queda al adversario de la 
eutanasia el recurso del perfeccionismo. La actitud perfeccionista es más fuerte que la 
paternalista, en el sentido de ser la más lejana a la autonomía. Así, aunque pudiera haber 
razones para aceptar al paternalismo, esas razones no conducirían necesariamente a la 
aceptación del perfeccionismo.

Quiero mostrar brevemente por qué considero que el perfeccionismo está más lejos 
de la autonomía que el paternalismo. Un defensor del paternalismo cree que sólo puede 
dejarse de lado la autonomía de un individuo cuando, al hacerlo así, se actúa en beneficio 
de ese mismo individuo, en beneficio -muchas veces- de su propia autonomía futura: el 
sacrificio de la autonomía actual del individuo incrementa su autonomía potencial. Ésta es 
la situación de quienes proponen -por ejemplo- reprimir el consumo de drogas. De modo 
que si la interferencia con la autonomía individual no beneficia al afectado, el paternalista 
no permite una interferencia de ese tipo.

El perfeccionista, en cambio, permite coartar la autonomía de un individuo para 
ajustar su vida a un determinado ideal de excelencia, sin tener en cuenta el beneficio de ese 
individuo (ni -obviamente- su autonomía futura). El caso del martirio, o de actos (para 
muchos supererogatorios) de heroísmo, son buenos ejemplos de lo que digo. Es muy difícil 
sostener que el martirio es beneficioso para el mártir, salvo que se esté pensando en la vida 



futura, en cuyo caso no estaríamos frente a una teoría moral sino frente a una teoría 
religiosa.

Mientras el paternalista busca el beneficio de los intereses del individuo cuya 
autonomía es desplazada (intereses entre los que puede figurar su autonomía futura) el 
perfeccionista se desentiende de los intereses del individuo y sólo busca ajustar su conducta 
a un ideal, que puede o no beneficiarlo.

Es en este sentido que afirmo que el perfeccionismo es una tesis más fuerte que el 
paternalismo, y que requiere argumentos diferentes para defenderla. El paternalismo 
-claramente- no implica el perfeccionismo. El perfeccionismo parece implicar al 
paternalismo, en el sentido de que cualquier desplazamiento de la autonomía individual 
autorizada por el perfeccionismo estaría a fortiori justificada por el paternalismo. Con esto 
quiero decir que si se justifica desplazar la autonomía individual aún sin beneficiar al 
afectado, con más razón esta actitud estaría justificada cuando puede invocarse el beneficio 
del afectado. Pero esta relación de implicación me resulta dudosa y prefiero prescindir de 
ella, puesto que muchas veces el perfeccionismo prohíbe ciertas interferencias que el 
paternalismo permite (u ordena). Un paternalista podría desplazar la autonomía de un 
individuo que -voluntariamente- busca el martirio; cierto perfeccionismo prohíbe esta 
actitud. De manera que afirmar que el perfeccionismo es más fuerte que el paternalismo no 
significa -en mi caso- postular ninguna implicación, sino apuntar que -generalmente- el 
perfeccionismo está más lejos de la autonomía que el paternalismo.

Volviendo ahora a mi tema, el perfeccionismo sostiene -como hemos visto- que se 
debe llevar a cabo un plan de vida de excelencia. Pero esto no basta para impedir la práctica 
de la eutanasia voluntaria, puesto que bien puede haber excelencia en una vida concluida 
voluntariamente con dignidad. Lo que se requiere aquí es una subespecie del 
perfeccionismo, denominada el perfeccionismo moral: se debe llevar a cabo un plan de vida 
de excelencia moral, resulte ello o no en beneficio del individuo, y esa excelencia contiene 
ciertos elementos de heroísmo.

Para resultar efectivo en sus aseveraciones, el perfeccionista debería aportar alguna 
prueba de que sus estrictos principios morales son exigibles de manera objetiva, y me temo 
que no pueda hacerlo, por la sencilla razón de que no hay prueba alguna de la existencia de 
valores objetivos. Pero todavía hay algo más que decir en contra del perfeccionista. Es muy 
extraño que alguien sostenga la existencia de principios morales que requieran el martirio 
por el martirio mismo, por ejemplo, y no para promover alguna causa ulterior. Cuando se 
prohíbe la eutanasia no se lo hace por la posibilidad de que el enfermo terminal pueda 
alcanzar algún descubrimiento científicamente importante en el tiempo que le queda de 
vida: se obliga al enfermo a permanecer -a veces dolorosamente- con vida, aunque lo único 
que se espera de él, extrañamente, es que permanezca con vida. ¿Qué principio moral 
requiere esta conducta? Si los partidarios de prohibir la eutanasia apelan al perfeccionismo, 
me parece que el perfeccionismo al que recurren es religioso, y no moral. En este caso, le 
caben las objeciones que expuse anteriormente respecto de la incidencia de la religión en el 
derecho.

Mi propuesta, entonces, es la siguiente: separemos primero la moral de la religión, y 
permitamos que la moral escrute al derecho, pero no que lo haga la religión. Limitemos, al 
mismo tiempo, el escrutinio moral a los actos que dañan a un tercero sin su consentimiento, 
respetando así la autonomía del individuo. En una primera etapa, esta actitud nos conduce a 
desincriminar la eutanasia voluntaria, como un subconjunto dentro del conjunto de acciones 
que configuran la ayuda al suicidio. Y esto, a su vez, nos impone la obligación de tomar en 



cuenta el punto de vista sociológico y diseñar una ley que evite todo exceso, impidiendo la 
posibilidad de actos de daño a un tercero, en contra de su voluntad, bajo el pretexto de 
practicar la eutanasia.


